
 1

Die Bedeutung und die Erfahrung von Tradition in der Orthodoxie 

von Bischof Sofian von Kronstadt, München 

 

Die Kirche  ist eine  in Gnade  im mystischen Leib des Herrn entstandene Gemeinschaft der 

Personen  der Heiligsten Dreieinigkeit mit  den Gläubigen.  Sie  ist  berufen  die  trinitarische 

Kommunion im Leben der Gläubigen zu widerspiegeln. „Die Orthodoxe Kirche gilt als eine 

Glaubensgemeinschaft, die der Tradition treu bleibt. Sie hält am überlieferten Glauben fest, 

der den Heiligen ein für allemal anvertraut ist (Jud 3)“1. 

 

Was ist die Tradition? 

Die  Tradition  ist  „das  Leben  des Heiligen Geistes  in  der Kirche,  das  in  jedem Glied  des 

Leibes Christi die Fähigkeit erteilt, die Wahrheit zu hören, zu empfangen, zu erkennen – die 

Wahrheit in dem ihr eigenen Licht und nicht im Lichte der menschlichen Vernunft“2. Vater 

Dumitru  Stăniloae  betrachtet  die  Tradition  als  eine  Permanentisierung  des  Dialogs  der 

Kirche mit Christus3, und erkennt zwei Seiten der Tradition: 1. Die Gesamtheit der Wege des 

Kommens Jesu Christi ins menschliche Leben in der Kirche, sein ganzes verkündigende und 

heiligende Wirken. 2. Die Weitergabe, die Überlieferung dieser Modalitäten von Generation 

zu  Generation.4  So  ist  die  Tradition  nicht  eine  Summe  christlicher  Wahrheiten,  die 

geschichtlich  ununterbrochen  weitergegeben  werden,  sondern  zunächst  das  Leben  der 

glaubenden  Gemeinde  in  der  Gemeinschaft  mit  Gott  und  eine  lebendige  pneumatische 

Übergabe der geschichtlichen Offenbarung als gegenwärtiges Geschehen. Die geschichtliche 

Dimension der Überlieferung durchkreuzt sich mit der personalen Aneignung des Heils.5 

Wir erkennen  folglich drei Aspekte  in der Tradition:  Identität, Leben und Erneuerung, das 

heißt,  dass  die  Tradition  dynamisch  und  schöpferisch  ist,  nicht  statisch  und  sich  einfach 

wiederholend.6 

Von diesem Hintergrund sollen wir die Fortsetzung der apostolischen Tradition durch die 

kirchliche Überlieferung verstehen. Die Apostolische Tradition steht am Anfang der Kirche 

und  bleibt  für  immer  das  richtungweisende  Fundament  ihres  Glaubens.  Wenn  diese 

Tradition  eine  durch  den  Geist  bewirkte  Aneignung  des  Heils  ist,  so  kann  zwischen 

apostolischer und kirchlicher Tradition kein  inhaltlicher Unterschied bestehen,  auch wenn 

die Ausdrucksformen dieses  Inhaltes verschieden sein können. Die Tradition  ist nicht eine 

Doktrin  oder  ein  Komplex  von  Lehren  und  Wahrheiten,  sondern  ein  dynamischer, 

lebendiger Vorgang, eine lebendige Geschichte der Menschheit in Gemeinschaft mit Gott.7 

Hier  muss  noch  die  Dimension  der  Freiheit  in  der  Orthodoxie  und  der  Tradition  zum 

Ausdruck gebracht werden. Die Tradition bringt aus der Vergangenheit  eine Kontur,  eine 

Richtlinie,  eine Disziplin,  verschiedene Ordnungen;  all  diese  bilden  aber  nur  den  breiten 

                                                            
1 A. Kallis, Das hätte ich gern gewusst. 100 Fragen an einen orthodoxen Theologen, Münster 2003, S. 58. 
2 Vl. Losky, bei: V. Bel, Hauptaspekte der Einheit der Kirche. Eine  interkonfessionelle Untersuchung, 
Cluj‐Napoca 1996, S. 80‐81. 
3 D. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, Bucureşti 2003, S. 59. 
4 D. Stăniloae, a.a.O., S. 62. 
5 V. Bel, Hauptaspekte der Einheit der Kirche, S. 81. 
6  Siehe Metropolit  Serafim, Aus dem Glauben  leben. Gesammelte Texte  von Metropolit  Serafim  von 

Deutschland, Zentral‐  und Nordeuropa  zur  orthodoxen  Theologie  und  Spiritualität  [Zu  seinem  60. 

Geburtstag herausgegeben von Jürgen Henkel], Sibiu/Hermannstadt 2008, S. 225. 
7 Siehe auch V. Bel, Hauptaspekte der Einheit der Kirche, S. 81. 



 2

Rahmen, der immer anpassungsbedürftig ist und anpassungsfähig bleiben soll, je nach dem 

innerlichen, geistlichen Sinn. Dieser Sinn aber hat den Vorrang, für ihn gibt es den Rahmen, 

die  Ordnungen.8  Sehr  wichtig  scheint  mir  in  dieser  Hinsicht  die  Bemerkung  des 

Metropoliten von Sibiu/Hermannstadt Antonie Plămădeală: 

„Die Tradition  entsteht  in  einem gewissen  sozialen geistigen Rahmen und gemäß 

der Struktur der Menschen einer gewissen Zeit. Sie nimmt die Früchte der Kultur 

einer Zeitphase auf oder prägt diese mit ihrem Siegel. Zu einem gewissen Zeitpunkt 

wird sie zu einem «Zustand des Geistes»9… Die Tradition lässt sich  immer  je nach 

den neuen Elementen ihrer Umgebung anpassen, ohne dass sie sich in ihrem Wesen 

ändert. Sie muss die Freiheit dieser Anpassung haben. Anders wird  sie nicht nur 

überflüssig, sondern sogar schädlich, unterdrückend, wird zum Konservatorismus, 

verstanden  im  schlimmsten  Sinn  des  Wortes  von  Hindernis  im  Wege  des 

erneuernden Heiligen Geistes, im Wege der Lebensdynamik.”10 

Die  sogenannte  Einhaltung  der  Tradition  kann  also  schnell  zum  Formalismus, 

Traditionalismus und Pharisäismus führen. Vor dieser Gefahr hat unser Herr Jesus Christus 

deutlich und mit harten Worten gewarnt: 

„Die  Pharisäer  und  einige  Schriftgelehrte,  die  aus  Jerusalem  gekommen  waren, 

hielten sich bei Jesus auf. Sie sahen, dass einige seiner Jünger ihr Brot mit unreinen, 

das heißt mit ungewaschenen Händen aßen. Die Pharisäer essen nämlich wie alle 

Juden  nur,  wenn  sie  vorher  mit  einer  Handvoll Wasser  die  Hände  gewaschen 

haben, wie es die Überlieferung der Alten vorschreibt. Auch wenn sie vom Markt 

kommen,  essen  sie  nicht,  ohne  sich  vorher  zu  waschen.  Noch  viele  andere 

überlieferte Vorschriften halten sie ein, wie das Abspülen von Bechern, Krügen und 

Kesseln. Die Pharisäer und die Schriftgelehrten fragten ihn also: Warum halten sich 

deine  Jünger  nicht  an  die  Überlieferung  der  Alten,  sondern  essen  ihr  Brot  mit 

unreinen Händen? Er antwortete ihnen: Der Prophet Jesaja hatte recht mit dem, was 

er über euch Heuchler sagte: Dieses Volk ehrt mich mit den Lippen, sein Herz aber 

ist weit weg  von mir. Es  ist  sinnlos, wie  sie mich  verehren; was  sie  lehren,  sind 

Satzungen  von  Menschen.  Ihr  gebt  Gottes  Gebot  preis  und  haltet  euch  an  die 

Überlieferung der Menschen. Und weiter sagte Jesus: Sehr geschickt setzt ihr Gottes 

Gebot außer Kraft und haltet euch an eure eigene Überlieferung.”11 

 

Die Bedeutung und die Erfahrung der Tradition 

Die Tradition ist die Ausdehnung des Wirkens Gottes durch Christus, welche in der Heiligen 

Schrift  in  Wesentlichem  beschrieben  ist.  Nur  durch  die  Tradition  wird  der  Inhalt  der 

Heiligen  Schrift  immer  lebendig,  aktuell,  dynamisch  für  alle  Generationen  durch  die 

Geschichte  der  Menschheit.12  Der  hl.  Basileios  der  Große  beschreibt  die  Tradition  im 

Zusammenhang mit der Heiligen Schrift auf folgende Weise: 

                                                            
8 A. Plămădeală, Tradiţie şi libertate în spiritualitatea ortodoxă, Reihe Axios, București 1995, S. 10. 

9 V. Răpeanu, Tradiţia şi litera în spiritul ei,   Contemporanul 44 (1982) 1‐2, bei: A. Plămădeală, Tradiţie şi 

libertate în spiritualitatea ortodoxă, S. 28. 
10 A. Plămădeală, Tradiţie şi libertate în spiritualitatea ortodoxă, S. 28. 
11 Mk 7,1‐9. 
12 D. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, S. 62. 



 3

„Unter den in der Kirche bewahrten Glaubenslehren und Verkündigungen besitzen 

wir die einen aus der schriftlich festgelegten Unterweisung, die anderen haben wir 

von der Tradition der Apostel auf dem Weg der Mysterien überliefert empfangen. 

Beide  haben  für  den  Glauben  die  gleiche  Bedeutung.  Dieser  Feststellung  wird 

niemand widersprechen, der auch nur die geringste Erfahrung mit den geheiligten 

Satzungen  der  Kirche  hat.  Denn  wenn  wir  es  betrieben,  den  ungeschriebenen 

Brauch  als  minder  gültig  abzulehnen,  dann  würden  wir  unbemerkt  auch  das 

Evangelium  an  Stellen  treffen,  die  ihrerseits  von  grundlegender  Bedeutung  sind. 

Mehr noch, wir beschränkten die Verkündigung auf bloße Namen“13. 

Er nennt konkrete Handlungen der Kirche, die in der Tradition enthalten sind: 

„Welche Anweisung  aus der  Schrift  gibt  es, um  zunächst das  gebräuchlichste  zu 

nennen, dass die auf den Namen unseres Herrn Jesus Christus Hoffenden, sich mit 

dem  Kreuzeszeichen  bezeichnen? Welcher  Buchstabe  hat  uns  gelehrt,  uns  beim 

Gebet  nach Osten  zu wenden? Die Worte der  Epiklese  bei der Konsekration des 

Brotes der Eucharistie und des Kelches der Segnung – wer von den Heiligen hat sie 

uns  schriftlich hinterlassen? Wir begnügen uns  ja nicht mit dem, was der Apostel 

oder das Evangelium anführen, sondern sprechen vorher und nachher noch andere 

Worte,  die  wir  aus  der  nichtschriftlichen  Lehre  empfangen  haben  und  die  eine 

große Bedeutung  für das Geheimnis haben. Wir segnen auch das Taufwasser und 

das  Öl  der  Salbung  und  außerdem  den  Täufling  selbst.  Aufgrund  welcher 

Schrifttexte  tun wir  das?  Nicht  aufgrund  der  verborgenen  und  geheimnisvollen 

Überlieferung? Mehr noch, welches geschriebene Wort  lehrte uns die Salbung mit 

Öl ihrerseits? Das dreifache Untertauchen des Täuflings, woher kommt es? Und all 

die anderen Dinge bei der Taufe, die dem Teufel und seinen Engeln entsagen, aus 

welcher Schrift stammt das?“14. 

Die Überlieferung der Kirche  ist  keine Parallel‐Offenbarung  zur Heiligen  Schrift,  sondern 

Teil  der  einen  und  selben  göttlichen  Offenbarung,  welche  im  christlichen  Leben  und 

besonders  in  der  Liturgie  der  Kirche  gelebt  wird.  Die Wahrheiten  und  die  Lehren  der 

Überlieferung werden  in  den Heiligen Mysterien  offenbart, mit  der  Einwirkung  und  der 

Führung  des  Heiligen  Geistes.  Die  Tradition  muss  zu  einer  ständigen  Auslegung  und 

Vertiefung  des  Inhaltes  der  Schrift  führen  und  die  Christen  aller  Generationen  in 

Verbindung mit Christus  setzen.  So  ist  sie  gleichzeitig  Invocation  (Epiklese) des Heiligen 

Geistes  als  auch Empfang  des Heiligen Geistes durch die Heiligen Mysterien der Kirche, 

durch die sowohl der Mensch als auch die gesamte Welt geheiligt und transfiguriert wird.15 

Diese Mysterien werden  von  jedem  lebendigen Mitglied  der Kirche  erfahren  und  gelebt; 

dabei wird auch jedes Mitglied der Kirche zu einem Organ der Tradition. Der hl. Gregor der 

Theologe, sagt Folgendes über den hl. Basileios: 

„Wer  aber  hat  sich  selber  durch  den Heiligen Geist  gereinigt  und  sich  dadurch 

vorbereitet,  die  göttlichen Geheimnisse  zu  erläutern? Wer wurde  vom  Licht  der 

Erkenntnis so erleuchtet, und drang in die Tiefe des Heiligen Geistes ein, und von 

Gott erleuchtet erläuterte das Göttliche?“16. 

                                                            
13 Basileios der Große, De Spiritu Sancto: FC 12, 273‐274. 
14 Basileios der Große, a.a.O., 275‐276. 
15 D. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, S. 62. 
16 Gregor der Theologe, Oratio 43, 65: PG 36, 584A. 



 4

Basileios selber beweist im Brief 204 seine Rechtgläubigkeit, indem er sich in einen Fluss der 

lebendigen christlichen Tradition setzt, angefangen von Bischof von Neocäsarea, Gregor dem 

Wundertäter, von der seine Großmutter Makrina den Glauben geerbt hat. Der hl. Basileios 

selber hebt  in  seinem Brief  207 das Leben der Mönche hervor, die  in der asketischen und 

liturgischen  Tradition  der  Kirche  leben.  Dem  Gottesdienst  und  den  Heiligen  Mysterien 

schreibt er eine besondere Rolle zu. Er  spricht über die verschiedenen Bräuche, die  in der 

Kirche koexistieren und harmonieren. Die Liturgie der Kirche an verschiedenen Orten wird 

als Ausdruck der Tradition dargestellt. Die Entwicklung der Liturgie wird von Basileios als 

ein ganz normaler Prozess vorgestellt; ebenfalls die Heiligkeit des Lebens und die Lauterkeit 

des Verhaltens. 

 

Merkmale der Tradition in der Orthodoxie 

Aus diesen wenigen Überlegungen bezüglich der Überlieferung  in der Orthodoxen Kirche 

ergeben  sich  folgende Merkmale  der  Tradition,  die  besonders wichtig  sind  und  unserer 

Aufmerksamkeit  bedürfen.  Sie  sind  wichtig  sowohl  in  jeder  Lokalkirche  als  auch  als 

Ausdruck  der  Einheit  der  Gesamtorthodoxie,  welche  sie  gleichzeitig  halten,  für  die 

Gläubigen sichtbar machen und fördern. 

1.  Das  liturgische  Leben  der  Kirche  (die  liturgische  Tradition).  In  der  Liturgie 

erfahren die orthodoxen Gläubigen  par  excellence die Kirche. Sie  ist der Ausdruck 

der  panorthodoxen  Einheit  in  verschiedenen  Formen  ihrer  Gestaltung  bei  den 

orthodoxen Völkern. 

2. Die Auslegung der Heiligen Schrift geschieht hauptsächlich  in der Liturgie der 

Kirche. Die Schrift wird  im Gottesdienst gelesen; sie  ist aber auch  in den Hymnen 

und Gottesdiensttexten beinhaltet, welche alle einen biblischen Hintergrund haben. 

Hier  soll  hinzugefügt  werden,  dass  die  kirchliche  Musik  ein  gesungenes 

Evangelium  ist,  das  nicht  nur  eine  bloße  Emotion  generiert,  sondern  ein 

Glaubensbekenntnis in melodischer Form darstellt. Dasselbe geschieht auch mit den 

Malereien und den  Ikonen, welche eine Bibel  in Bildern darstellen, einen Rahmen 

für  die  Liturgie  schaffen,  und  das  liturgische  Mysterium  gleichzeitig 

versinnbildlichen. Dieses Erleben der Schrift mit den menschlichen Sinnen in Musik 

und  Malerei  führen  zu  einer  viel  lebendigeren  und  intimeren  Aufnahme  der 

beinhalteten Wahrheiten für den Gläubigen, als würde dies nur durch den Verstand 

erfolgen. 

3. Das orthodoxe Mönchtum verkörpert und bringt im höchsten Maß die orthodoxe 

Spiritualität  zum Ausdruck, die  als wesentlicher Zug  ihren  asketischen Charakter 

aufweist.17 In Verbindung dazu soll auch die Bedeutung der geistlichen Vaterschaft 

unterstrichen werden. 

4.  Das  ständige  Erneuern  des  geistlichen  Lebens  der  Gläubigen  durch  ihr 

persönliches Wachstum  als Glieder des Leibes Christi und  ihre gemeinschaftliche 

Teilnahme  an diesem Leib  in der Liturgie und durch die Heiligen Mysterien der 

Kirche. 

5.  Die  starke  Verbindung  zwischen  Liturgie  und  Philanthropie.  Der  orthodoxe 

Geistliche  oder  Gläubige  darf  nicht  auf  einen  sozialen  Dienstleister  reduziert 

werden; gleichzeitig erfahren die Menschen die Echtheit der Verkündigung, wenn 

diese den ganzen Menschen, mit seinen konkreten Nöten und seiner Berufung zum 

                                                            
17 Metropolit Serafim, Aus dem Glauben leben, S. 32. 



 5

Ewigen aufnimmt, wenn  sie die Gemeinschaft  im Glauben konkret  im Dienst des 

Nächsten offenbar macht. 

Die ständige Sorge für diese Aspekte soll dazu führen, dass unsere Verkündigung kein toter 

Buchstabe  bleibt,  sondern Kraft hat nach dem Beispiel unseres Herrn  Jesus Christus  oder 

unserer großen Heiligen. 

 

Schluss 

Die Liturgie  ist die Überlieferung,  sie  ist  lebendig und entwickelt sich weiter, nimmt neue 

Formen an, die den Menschen den Inhalt des Glaubens übermitteln. In der Liturgie können 

wir die Überlieferung  erleben und weiter geben. Die Liturgie  aber  soll  eine  „Eucharistia“ 

bleiben, ein Dienst des Dankes und der Liebe zu Gott und zu den Menschen. 


